
Die Evangelische Kaiser-Wilhelm-

Gedächtnis-Kirchengemeinde 

und ihre jüdischen Nachbarn

Eine Spurensuche zwischen 1890 und 1959 / 1967
Pfarrer i. R. Martin Germer, 17.2.2026

Ein Abend der Gesellschaft für christlich-jüdische Zusammenarbeit
Jüdisches Gemeindehaus Berlin, Fasanenstraße



I. Jüdische Nachbarn der neuen Kirche in Berlin W



Erfüllung kaiserlicher Wünsche durch jüdische und ehemals jüdische Bürger:

Das Romanische Haus II (mit Romanischem Café) wird 
1900-1901 von Paul Joseph Liebermann von Wahlendorf 
(1861-1930) errichtet, einem Cousin von Max Liebermann. 
Er und seine Frau Else Esther, geb. Holländer (1876-1943), 

ließen sich am 3.7.1897 in der Gedächtniskirche taufen.
Taufzeuge war Graf Andreas von Bernstorff, Reichstagsmitglied.

Architekt Franz Schwechten gewinnt für das Romanische Haus I, erbaut 
1893-1896, Kosten: 1.600.000 Mark, den vermögenden Kunstmaler 
Julius Bodenstein (1847-1932), als Bauherrn: siehe Artikel in: Adolph Kohut:
Berühmte Israelitische Männer und Frauen, Leipzig 1900. 



Theodor Loewenthal (1861-1938): Mit 13 Jahren von 
Karlsbad nach Berlin gekommen, Fleischerlehre bei Onkel. 
1898 baut er Haus mit Wurst-Manufaktur und Verkaufsge-
schäft gegenüber Gemeindehaus. Vier Kinder. 1938 zum 
Verkauf genötigt, Umzug in „Judenhaus“ am Bayerischen 
Platz. 1942 Deportation nach Theresienstadt, dort Tod.

Thekla Skorra, geb. 
Gottliebson (1866-1943). 
Dichterin u. Schriftstellerin, 
wohnte 1915 bis mind. 
1938 im Gemeindehaus 

Jüdische Nachbarschaft des Pfarr- und Gemeindehauses von 1898



Ungewöhnliche Wendung: 
Der Autor des Berichts in „Das 

Volk“, Hellmut von Gerlach 
(1866-1935), wird 1903 freisinniger 

Reichstagsabgeordneter und 
insbesondere in der Weimarer 

Republik zu einem publizistischen 
Vorkämpfer gegen Nationalismus, 
Militarismus und Antisemitismus, 
für dt.-französische Verständigung.  

Dagegen wird aus dem Umfeld von Adolf Stoecker 
polemisiert. „Das Volk“, 17.5.1893: „Ob wohl der 

alte Kaiser damit einverstanden wäre, dass die 
Juden die zu seinem Gedächtnis errichtete 

evangelische Kirche mit bauen helfen?“

Namentlich angegriffen: 
Geh. Kommerzienrat 
Ludwig Max Goldberger 
(1848-1913); Mitbegrün-
der der Dresdener Bank 
und 1891-1901 Präsident 
des Vereins Berliner 
Kaufleute und Industri-
eller. Mitglied der „Ge-
sellschaft der Freunde“

und Erster Vorsitzender des deutschen 
Zweigs der “Alliance Israélite Universelle“.

Spendenbeitrag jüdischer Bürger zum Bau der 
Kirche: 19.000 Mark – von 3,5 Millionen bis 1897.



II. Die Kirche (1891-1895) und die Synagoge (1910-1912)
im neuen Berliner Westen 



Gemeindesynagoge Fasanenstraße
• Architekt Ehrenfried Hessel

• Einweihung 26.8.1912

• Liberale „Synagoge des Westens“ und Schulgebäude

• Fasanenstraße 79-80, zw. Kurfürstendamm und Kantstraße

• Bei der Einweihung, in Vertretung des erkrankten Kaisers, sein 
Generaladjutant, Generaloberst von Kessel; Unterstaats-
sekretär Hermann von Chappuis, Ministerium der geistl. 
Angelegenheiten (ab 1921 im GKR KWG); der Oberbürger-
meister von Berlin, Wermuth, und der Bürgermeister von 
Charlottenburg, Matting; „Vertreter der evangelischen und 
katholischen Geistlichkeit“ und viele andere.

Festpredigt Rabbiner Dr. Hochfeld:

„Man solle sich hier immer wieder 
bewusst werden, dass die verschie-
denen Glauben sich nur durch Äußer-
lichkeiten voneinander unterschei-
den, man solle auch die Andersgläu-
bigen in sein Gebet einschließen, um 
der Menschenliebe willen.“

Besuch von Kaiser Wilhelm II. am 31.10.1912



• 930 Männer-, 1035 Frauenplätze
• Orgel mit 65 Registern
• Glasmosaiken Fa. Puhl & Wagner, 

Entwurf August Unger
• Ausmalung Julius Bodenstein 
• Trausaal mit Kadiner Kacheln, 

Geschenk Wilhelms II.
• Mose-Statue im Vorhof



III. Immanuel Heyn und Walther Nithack-Stahn :
Zwei frühe Stimmen des Dialogs. Dazu ein Foto.

Immanuel Heyn (1859-1919), 1912-1919 Pfarrer an der Gedächtniskirche:
Vortrag „Die Entwicklung und bleibende Bedeutung der jüdischen Religion“, 
gehalten am 12.4.1913 in Wien beim Verein zur Abwehr des Antisemitismus:

Angesichts dessen, was die Menschheit der jüdischen Religion verdankt und woran 
diese das Christentum erinnern kann, ist der Antisemitismus im 19. und im 20. Jahr-
hundert für Heyn eine „Schmach“.

Walther Nithack-Stahn 
(1866-1942), 1906-1929 Pfarrer 
an der Gedächtniskirche: 
Vortrag „Was eint die 
Konfessionen?“, 
gehalten am 9.6.1917 im 
Religionsgespräch mit 
Hermann Cohen (1842-1918) 
in der Freien Wissenschaftlichen 
Vereinigung an der Universität Berlin 

Nithack-Stahn wirbt für 
positive Toleranz und 

Miteinander von 
Konfessionen und 

Religionen.

Cohen sieht ein fundamentales Problem in der Bevorzugung von zum Christentum konvertierten ehemaligen Juden 
in Staat und Gesellschaft und regt an, dass Evangelische Kirche im Festhalten am Judentum bestärken soll.



Hermann Lisco (1850-1923), Wirklich Geheimer Oberjustizrat, 
1907-1909 Präsident des Kammergerichts Berlin, 1909-1917 Staatssekretär 
(= Minister) für Justiz, 1922-1923 Präsident des Evangelischen Bundes; 
1903-1909 im Gemeindekirchenrat und auch als stellvertretender Vorsitzender 
im Kuratorium der Stiftung Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche.

Sohn des dezidiert liberalen Theologen Gustav Lisco (1819-1887); dieser war
1880 Mitunterzeichner der „Notablen-Erklärung“ gegen das Schüren des 
Antisemitismus durch die „Berliner Bewegung“ um Stoecker, Treitschke u. a.

H. Lisco war Onkel des späteren Pfarrers der Gedächtniskirche, Gerhard Jacobi.

Paul Conrad (1865-1927), 1910-1925 Pfarrer 
an der Kaiser-Wilhelm-Gedächtnis-Kirche, 

danach Geistlicher Vizepräsident des Evangelischen 
Oberkirchenrats der Evangelischen Kirche der 

altpreußischen Union. 

Wortmächtiger Prediger und Autor; 
Leben und Wirken noch unerforscht

Noch unerforscht



Ein Foto wirft Fragen auf.
Trauer- und Protestkundgebungen an 4.7.1922 nach der 
Ermordung von Außenminister Walther Rathenau 
(24.6.1922). Hunderttausende auf den Straßen. 

Der Vorplatz der Gedächtniskirche ist leer. 

Was könnte das bedeuten?

Aus einem Brief von Walther Rathenau, 12.12.1917, an Gertrud von Hindenburg:

„Wenn auch ich und meine Vorfahren nach besten Kräften unserem Lande gedient 
haben, so bin ich, wie Ihnen bekannt sein dürfte, als Jude Bürger zweiter Klasse. Ich 
könnte nicht politischer Beamter werden, nicht einmal in Friedenszeiten Leutnant. 
Durch einen Glaubenswechsel hätte ich mich der Benachteiligung entziehen können, 
doch hätte ich hierdurch nach meiner Überzeugung dem von den herrschenden 
Klassen begangenen Rechtsbruch Vorschub geleistet.“



IV. Jüdisches Leben in Berlin und im Berliner Westen – 
um Kurfürstendamm und Gedächtniskirche herum

Rabbiner Leo Baeck
(1873-1956)

Politik und Wirtschaft: Walther Rathenau, Rudolf 
Hilferding, Hugo Haase, Paul Hirsch, Hugo Preuss, 
James Simon, Adolf Jandorf, Carl Fürstenberg
Wissenschaft und Medizin: Albert Einstein, Fritz 
Haber, Paul Ehrlich, Hermann Cohen, Ernst Cassirer
Bühne und Film: Max Reinhardt, Alfred Kerr, Otto 
Brahm, Ludwig Barnay, Elisabeth Bergner, Fritz Kortner, 
Fritzi Massary, Max Pallenberg, Paul Graetz, Rudolf 
Nelson, Friedrich Hollaender, Walter Mehring
Musik: Leo Blech, Bruno Walter, Otto Klemperer, 
Kurt Weill, Rudolf Serkin, Fritz Kreisler
Literatur: Else Lasker-Schüler, Franz Werfel, Jakob Wassermann, Franz Hessel, 
Erich Mühsam, Alfred Döblin, Siegfried Jacobsohn, Paul Cassirer, Kurt 
Tucholsky, Egon Erwin Kisch, Mascha Kaléko, Samuel Fischer, Leopold Ullstein
Malerei: Max Liebermann, Lesser Ury, Julius Bodenstein, Emil Orlik
Architektur: Erich Mendelsohn, Oskar Kaufmann, Ossip Klarwein



Jüdischer Anteil an der Gesamtbevölkerung
Berlinerinnen und Berliner mit jüdischer Religionszugehörigkeit 1933: In Berlin insgesamt: 160.564 (= 3, 8 %). 
1895 waren es 65.611 jüdische Bürgerinnen und Bürger. Deutsches Reich 1933 insgesamt: 499.682 (= 0,77 %).
Davon In Wilmersdorf :  26.607 (= 13,54 %)
 in Charlottenburg: 27.013 (= 7,93 %)
 In Schöneberg:  16.261 (= 7,35 %)
 In Mitte:   24.425 (= 9,18 %)
 In Prenzlauer Berg: 18.051 (= 5,77 %)

Im Gebiet am Kurfürstendamm waren schon 1910 unter rund 36.000 Bewohnerinnen und Bewohnern 
23 Prozent als „Israeliten“ gezählt worden. In Wilmersdorf lebten da 10.000 jüdische Menschen.

Selbstorganisation der jüdischen Gemeinde zu Berlin
1927 gibt es elf große Gemeindesynagogen, davon sechs nach altem Ritus; dazu viele Privatsynagogen.
Im Berliner Westen gibt es neben der Synagoge Fasanenstraße Synagogen in der Pestalozzistraße, in der 
Joachimsthaler und in der Münchener Straße, in der Moabiter Levetzowstraße und in der Lützowstraße. 
Zu hohen Feiertagen werden außerdem Säle angemietet, u. a. das Wilmersdorfer Atrium-Kino (2000 Plätze). 
1930 kommt die große Synagoge in der Wilmersdorfer Prinzregentenstraße hinzu.
Die jüdische Gemeinde betreibt Schulen, Waisenhäuser, ein Krankenhaus, mehrere Altersheime sowie 
Friedhöfe. Sie unterstützt in sozialen Notlagen und bei der Auswanderung.
Dazu existiert ein vielfältiges Vereinswesen: schon im Jahr 1900 in Berlin 200 Vereine mit jüdischem Charakter.



Zentren der jüdischen Selbstorganisation im Umfeld der Gedächtniskirche

Vorsitz Dr. Leo Baeck, 
geschf. Vors. Dr. Otto Hirsch 

(1885-1941 Mauthausen): 
eigene jüdische Schulen, 

Kulturaufbau, Vermehrung der 
Auswanderungsmöglichkeiten, 
Ausbau der Wohlfahrtspflege, 
Schaffung von Arbeitsplätzen

Emser Straße 41, am Ludwigkirchplatz Kantstraße 158, nahe Joachimsth. Str.Meineckestraße 10

Verbunden mit der 1872 gegründeten 
Hochschule für die Wissenschaft 
des Judentums, Tucholskystr. 9 

Centralverein deutscher 
Staatsbürger jüd. Glaubens
gegründet 1893 als Reaktion auf den 
erstarkenden Antisemitismus; 
wichtig: Rechtsschutz. Hier seit 1930

Reichsvertretung der 
deutschen Juden gegründet 
17.9.1933, erstmalig als einheitliche 
repräsentative Instanz, getr. von C.-V. 
u. Zionist. Vereinigung; Haus seit 1928

Haus der zionistischen 
Organisationen
Zionistische Vereinigung gegr. 1897;
Haus seit 1924 als Zentrale der 
Zionisten in Deutschland 

Hier auch Makkabi, der Dachverband 
Jüdischer Sportvereine, gegr. 1898 

Hier auch Jüdischer Frauenbund 
und Kinder- und Jugend-Alijah 



V. Unübersehbar: Offener Antisemitismus 
an der und um die Gedächtniskirche herum

15.12.1929: Dr. Constantin Schöning, Jurist, Hauptmann a. D., seit 1928 Mitglied der Gemeinde-
vertretung, über ein anderes Mitglied dieses Gremiums, den Chemiker Prof. Dr. Willy Marckwaldt: 
Dessen Kritik an Schönings Agieren bestätige „die Bedeutung der völkischen Bestrebungen, die 
dahin gehen, den Einfluss der jüdischen Rasse – wobei der nachfolgende Übertritt zum Christen-
tum keine Rolle spielt – in unserm Volk nicht überhand werden zu lassen.“

12.9.1931, Rosch ha-Schana, „Kurfürstendamm-Krawall“: 500-1000 Jugendliche und SA-Leute
 aus ganz Berlin versammeln sich auf dem Kurfürstendamm an der Gedächtniskirche und ziehen 
um 20.45 Uhr los, prügeln auf die Menschen ein, die aus dem Neujahrsgottesdienst in der Synagoge 
Fasanenstraße kommen, und auf weitere Menschen, die sie für jüdisch halten. 

13.11.1932: Aufgrund eines Wahlabkommens erhalten die nationalsozialistischen „Deutschen Christen“ 
bzw. erklärte Sympathisanten 60 % der Sitze in Gemeindekirchenrat und Gemeindevertretung. Aus der ersten 
Erklärung der DC-Ortsgruppe: „Erst bringen wir unsere Kinder und die Menschen unter den Kanzeln in die 
fremdartige Lebens- und Glaubenshaltung des jüdischen Volkes und dürfen uns dann nicht wundern, wenn 
unser Volk, der artgemäßen Glaubenshaltung entwöhnt, die Antwort Gottes nicht versteht und das Evangelium 
nicht ernst nimmt.“

Pfarrer Georg Hauk 
(1882-1938)



VI. Gegenpositionen
Irmgard Keun am 18.8.1933 an Arnold Strauss: „Ich komme mir 
vor, als wenn ich mit meiner Schreibmaschine oben auf dem 
Turm der Gedächtniskirche säße und dankbar sein muss für 
jedes Wetter, das keinen Wind macht, der mich runterweht.“

30.1.1933    Hitler zum Reichskanzler ernannt
27.2.1933    Reichstagsbrand
28.2.1933    Reichstagsbrandverordnung: Grundrechte außer Kraft
5.3.1933       Reichstagswahl, 43,9 % für NSDAP
22.3.1933    Vaterländischer „Dankgottesdienst“ in der Gedächtniskirche
23.3.1933    Ermächtigungsgesetz
1.4.1933       Boykott jüdischer Geschäfte
7.4.1933       „Gesetz zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums“
       mit „Arierparagraph“

Dietrich Bonhoeffer: „Die Kirche vor der Judenfrage“
Mitte April, Vortrag in Pfarrerrunde bei Pfarrer Gerhard Jacobi (1891-1971):
„Der Staat, der die christliche Verkündigung gefährdet, verneint sich selbst.“
„Das bedeutet… erstens… die an den Staat gerichtete Frage nach dem legitim 
staatlichen Charakter seines Handelns… zweitens den Dienst an den Opfern 
des Staatshandelns…, auch wenn sie nicht der christlichen Gemeinde 
angehören… Die dritte Möglichkeit besteht darin, nicht nur die Opfer unter dem 
Rad zu verbinden, sondern dem Rad selbst in die Speichen zu fallen…“



11.9.1933: Gründung des Pfarrernotbundes 
gegen Übernahme des „Arierparagraphen“ in die Kirche
24.8.1933 Brandenburgische Provinzialsynode, 75 % Deutsche Christen, beschließt 
Übernahme des Arierparagraphen in das kirchliche Recht.

Vergeblicher Widerspruch Gerhard Jacobi als Sprecher für „Evangelium und Kirche“: 
„Eine Übertragung der Grundsätze der staatlichen Gesetze über das Berufsbeamtentum 
widerspricht dem Wesen der Kirche.“

5.9.1933 Preußische Generalsynode beschließt ebenfalls Arierparagraph.

11.9.1933 Pfarrerrunde bei Gerhard Jacobi, ca. 80 Teilnehmende, gründet den 
„Pfarrernotbund“ (vorbereitet u. a. von Bonhoeffer und Niemöller):

„Ich verpflichte mich, mein Amt als Diener des Wortes auszurichten allein in der Bindung 
an die Hl. Schrift und an die Bekenntnisse der Reformation… In solcher Verpflichtung bezeuge 
ich, das eine Verletzung des Bekenntnisstandes mit der Anwendung des Arierparagraphen 
im Raum der Kirche geschaffen ist.“

Innerhalb von zwei Wochen über 2000 Beitrittserklärungen von Pfarrern aus ganz Deutschland. 
Damit formiert sich innerkirchliche Opposition.

Rechts oben: Gerhard Jacobi (1891-1971)
Rechts unten: Dietrich Bonhoeffer (1906-1945)



Januar 1934: Predigt und Vortrag von Jacobi mit Folgen
Am 21.1.1934 Predigt Jacobi über „Hauptmann  von Kapernaum“: „Glaube ist nur Glaube an den Gott, der in 
Jesus Christus zu uns kommt“ – als Sohn der Maria, „aus dem wahrhaftigen Menschen dieses unterjochten 
Volkes“. Alles andere ist „völkische Religiosität, deutsche Religion und dergleichen“. „Die ohne Christus, aufgrund 
ihres stolzen Menschseins zu Gott zu kommen meinen, werden dort hinausgestoßen, wo Heulen und Zähne-
klappern ist.“

Nach dem Gottesdienst wütende Empörung bei nationalsozialistischen Deutschen Christen, bezeugt u. a. 
von Marie Elisabeth Lüders und von Jacobis ehemaligem Konfirmanden Joachim Lipschitz. Aussagen wie: „gehört 
nach Oranienburg“; sein Großvater sei Jude gewesen. Schreiben des DC-Obmanns an Kirchenbehörde: Wenn 
diese nicht einschritte, „werde man sich zu helfen wissen“.

Am 23.1.1934 Vortrag Jacobi in Lessing-Hochschule, „Der Kampf um die Kirche“: „Die Heilige Schrift sagt, 
dass Jesus als Jude geboren ist“, als „Glied des jüdischen Volkes“. Dieses sein Menschsein zu negieren, ist 
„Irrlehre“. „Der Arierparagraph ist eine Irrlehre.“ Mit Bezug auf Römer 9-11: „Nach dem Neuen Testament ist der 
Jude Träger der Verheißungen Gottes.“ „Der Widerstand gegen die deutsch-christliche Lehre und ihr 
Kirchenregiment ist Pflicht, die uns geboten ist.“

Am Nachmittag des 24.1.1934 wird Jacobi in seiner Wohnung von SA-Leuten überfallen und zusammenge-
schlagen, mit dem Ruf: „Das ist die Rache“. Seinen nächsten Gottesdienst hält er demonstrativ mit Kopfverband.



September 1935: Keine Unterstützung für Elisabeth Schmitz?
Die Lehrerin Elisabeth Schmitz (1893-1977) verkehrte anfangs in der Bekenntnis-
gemeinde der Gedächtniskirche. Ihre im September 1935 abgeschlossene, 
23-seitige Denkschrift „Zur Lage der deutschen Nichtarier“ wurde auf der 
Dritten Bekenntnissynode der Ev. Kirche der altpreußischen Union in Steglitz 
nicht behandelt. 

Es ist denkbar, aber nicht belegt, dass sie Jacobi, als Präses der Berliner BK 
und ihr gut bekannten Pfarrer, um Unterstützung gebeten hatte. 

Mögliche Verbindungen zum „Büro Grüber“ (1938-1940) 
Margarete Grüber (1899-1986), Ehefrau von Pfarrer Heinrich Grüber (1891-1975) erzählt 1983: 
„Nachdem ihr Mann (am 19.12.1940) verhaftet worden war, besuchte sie sofort der Rabbiner Leo 
Baeck; lange bevor die Freunde aus der Bekennenden Kirche gekommen seien. Dann habe sich 
immerhin Gerhard Jacobi, der an der Kaiser-Wilhelm-Gedächtnis-Kirche ebenfalls für rassisch 
Verfolgte tätig war, um sie gekümmert; auch Hans Böhm, der spätere Propst…“

Ingeborg Jacobson (1915-1942), Chefsekretärin im „Büro Pfarrer Grüber“, Gemeindemitglied der 
Gedächtniskirche, hatte seit 1934 dem Hausbibelkreis von Jacobis Vikarin Lic. Elisabeth Zinn 
angehört und später den Bibelkreisen bei Vikarin Helga Zimmermann und Pastor Götz Grosch.  



Dezember 1935: Jacobi in der Stoecker-Versammlung
11.12.1935, Grußwort als Präses der Bekennenden Kirche in Berlin bei der 
Feier der Berliner Stadtmission zum  100. Geburtstag von Adolf Stoecker: 
„Ich bin überzeugt, dass Stoecker in dem kirchlichen Kampf nicht neutral sein 
würde. Es ist mir auch selbstverständlich, dass er nicht bei den deutschen 
Christen stehen würde. Ich bin der Überzeugung, dass er in den Reihen der 
Bekennenden Kirche stehen würde. (…) Ich bin persönlich überzeugt, dass 
Stoecker heute, am 11. Dezember, nicht noch im Reichskirchenausschuss 
verbleiben würde.“
➢ 15.12. 1935 und 12.2.1936 Antisemitische Angriffe auf Jacobi im 

„Völkischen Beobachter“ und im „Stürmer“
➢ Neun DC-Gemeindekirchenratsmitglieder fordern Eingreifen des 

Konsistoriums und drohen Gottesdienststörungen an.
➢ Unbefristete Zwangsbeurlaubung  für Jacobi und Hausarrest über 

Weihnachten und Neujahr
➢ Artikel in der New York Times vom 30.12.1935
➢ Aufhebung der Beurlaubung durch Provinzialkirchenausschuss
➢ Predigt Jacobi 16.2.1936 mit 2.320 Teilnehmenden, darunter 60 BK-Pfarrer 

im Talar, über Röm. 8,31-39: „Ist Gott für uns, wer mag wider uns sein?“



Vor der Pogromnacht entstanden: Gebet für den Buß- und Bettag 16.11.1938
Vorbereitet von einem am 5.10.1938 eingesetzten ad hoc-Ausschuss der Landesbruderräte 
mit Gerhard Jacobi als Einberufer:

„Nimm dich der Not aller der Juden in unserer Mitte an, die um ihres Blutes willen Menschen-
ehre und Lebensmöglichkeiten verlieren. Hilf, dass keiner an ihnen rachsüchtig handle. 
Mache uns barmherzig, damit wir Barmherzigkeit erlangen. Insonderheit lass das Band der 
Liebe zu denen nicht zerreißen, die mit uns in demselben teuren Glauben stehen und durch 
ihn gleich uns deine Kinder sind.
Wende allen Jammer und alle Not in unserem ganzen Volke. Steh mit Trost und Hilfe allen 
Betrübten und Geängstigten bei. (…) Lass alle unschuldig Gefangenen los und ledig.
Stärke denen den Glauben, die keinen Ausweg sehen und in der Versuchung stehen, gegen 
deinen Willen Selbstmord zu verüben. 
Mache die  Herzen willig und die Hände reich, zu helfen, wo Hilfe Not tut.
Für alle Notleidenden und Bedrängten in unsrem Volke lasset uns zum Herrn beten: 
Herr, erbarme dich!“

Es gibt kaum Belege, ob dies Gebet nach der Pogromnacht tatsächlich öffentlich gesprochen 
wurde. Über die Gottesdienste nach dem 9 und 10. November 1938 an der Gedächtniskirche ist 
inhaltlich bisher nichts bekannt. Jacobi hielt den 10-Uhr-Gottesdienst am Bußtag 16.11.1938 mit 
fast 2000 Teilnehmenden; abends bei Pfarrer Schowalter wurden 1.300 gezählt. 



VII. Der „jüdische Buchhändler“ und seine christliche 
Familie. Die Tagebücher von Rosemarie, Kitty und Inge

Kitty und Roserie

Hugo Streisand (1877-1955) führt ein wissenschaftliches Antiquariat in der 
Augsburger Straße und wohnt mit seiner Familie in der Eislebener Straße.
Seine Frau Erna Maria Streisand, geb. Dunst gehört zu den sehr engagierten 
Ehrenamtlichen der BK-Gemeinde um Pfarrer Jacobi – u. a. als Leiterin eines 
Bibelkreises. Sie ist bis zu ihrem Tod Mitte der 1980er-Jahre in der Gemeinde aktiv.
Sein Sohn Joachim wird 1937 und seine Tochter Rosemarie 1939 von Jacobi 
konfirmiert. Rosemarie engagiert sich ebenfalls sehr stark in der BK-Gemeinde; 
in den Jahren ab 1940 orientiert sie sich zunehmend nach Dahlem.
Familie Streisand gilt nach den Nürnberger Rassegesetzen von 1935 als 
„privilegierte Mischehe“.
Ihre engste Freundin Kitty Fehr, alle vier Großeltern jüdisch, sie selbst aber 
evangelisch getauft und ebenfalls von Jacobi konfirmiert, kann mit der Familie 
am 31.7.1939 nach England emigrieren. 

Das Material für ihre Gemeinden konnten die BK-Pfarrer „bei einem netten jüdischen Kaufmann namens 
Streisand“ abholen lassen, erinnert sich Käthe Baltzer, die Leiterin des Büros des Bruderrates der BK.



Rosemarie Streisand, Tagebucheintrag vom 27.3.1939, Gespräche im Bibelkreis
„Wir sprachen über Römer 13, wenn solche Sachen wie am 10.11.38 vorkommen, ist es keine Obrig-
keit mehr. Man muss zwar noch z. B. Steuern zahlen, aber man darf nie etwas gegen Gottes Gebot tun.“ 
Rosemarie Streisand besucht regelmäßig Gottesdienste von Pfarrern der Bekennenden Kirche. In der 
Gedächtniskirche sind dies Gerhard Jacobi und Pastor Götz Grosch, doch sie fährt oft auch nach 
Dahlem, insbes. zu Helmut Gollwitzer. In Kaulsdorf, am Wohnort ihrer Großeltern, erlebt sie Gottes-
dienste von Heinrich Grüber. Auch Wilhelm Jannaschs Gottesdienste im Saal der Goßner-Mission in 
Friedenau ziehen sie an und bisweilen Gottesdienste von Adolf Kurtz in der Zwölf-Apostel-Kirche. 
Dies alles sind Pfarrer, die zusammen mit Engagierten am jeweiligen Ort bedrängten jüdischen 
Menschen beistehen – Getauften und auch nicht Getauften. So auch „Vikarin“ Helga Zimmermann. 
Diese sagte später: „Eigentlich lernte ich erst in meinem Kreis mit getauften jüdischen Mädchen, 
was es heißt, ein ,Christ‘ zu sein, und dass die ‚Rasse‘ dabei keine Rolle spielt.“

Ganz links: Helga 
Zimmermann, 
später Weckerling, 
von Rosemarie 
besonders 
geschätzt.



Das Schicksal von Hugo Streisand und seiner Verwandtschaft
Hugo Streisand lässt sich am 12. November 1938 von Pastor Götz Grosch taufen. 
Die Taufe geschieht offenbar heimlich, entweder zuhause oder in der Gedächtnis-
kirche, wird nachträglich im Taufbuch der Kirchengemeinde Dahlem eingetragen.

Zum September 1939 muss Hugo Streisand sein Antiquariat schließen. 
Streisands in der Wohnung lebende Schwester, die Buchhändlerin Margarethe Streisand (1882-1942) 
wird 1941 nach Łódź / Litzmannstadt deportiert und 1942  in Chełmno / Kulmhof ermordet. Seine 
Schwester Bianka Hassel (1880-1945), 1935 von Jacobi getauft, wird 1944 nach Theresienstadt 
deportiert und stirbt dort 1945. Noch 21 weitere Familienangehörige wurden Opfer des NS-Regimes.
Im März 1943 gehört Hugo Streisand zu den Inhaftierten in der Rosenstraße, deren Freilassung ihre 
nichtjüdischen Ehepartnerinnen erreichen können. Er und seine Frau überleben die NS-Zeit.
Rosemarie (1923-2020) erreicht das Kriegsende als Laborgehilfin. Joachim (1920-1980) kommt 1944 
in ein Zwangsarbeitslager, kann fliehen und überlebt die letzten Kriegsmonate untergetaucht in Berlin.



Getaufte in KWG mit jüdischen Eltern bzw. einem Elternteil
Pfarrer Zeitraum Zahl Pro Jahr

Koehler 1896-1910 16 1,1 Gesamtzahl aller Taufen 1896-1943: 16.963

Krummacher 1896-1910 7 0,5 Getaufte mit mindestens einem jüd. Elternteil: 4,3 %

Mauff 1896-1929 89 2,7 Aus der Gesamtzahl von 736:

Nithack-Stahn 1906-1929 175 7,6 Beide Eltern „mosaisch“: 433

Conrad 1910-1925 36 2,4 Lebensalter 11 Jahre und älter: 444

Heyn 1912-1919 68 9,7 244 im Gemeindegebiet, 462 außerhalb

Gentz 1922-1934 35 2,9 119 nach 1932, davon 1933: 42; 1938: 18; 1943: 3

Hauk 1929-1938 30 3,3 Taufzahlen in anderen Gemeinden:

Jacobi 1930-1943 61 4,7 Dahlem 1910-1943: 118; Alt-Wilmdf. 1897-1943: fast 400

Schmidt 1939-1943 6 1,5 Lankwitz 1910-1943: 34, davon 3 Erwachsene

Heidenreich 1942-1943 2 1 In Yad Vashem als deportiert verzeichnet:

Andere / o. A. 1896-1943 204 40, davon 10 in den Jahren ab 1933 getauft

Gesamt 1896-1943 736 5 der Deportierten von Jacobi getauft



VIII. 1945 - 

Schweigen



Jacobis „Bericht… über die vergangenen 50 Jahre“ mit irritierender Lücke
Am 2.9.1945, in einer Feierstunde zum Gedenken an die Einweihung der nun zerstörten Kirche 
50 Jahre zuvor, erwähnt Pfarrer Gerhard Jacobi die damaligen Angriffe „einer Partei“ und von 
„ihren Leuten und der ihr verwandten antisemitischen Presse“ auf die Beteiligung jüdischer 
Spender an der Finanzierung der Kirche. 

Historisch gemeint: die Christlich-soziale Partei von Adolf Stoecker Ende des 19. Jahrhunderts.

Hingegen erwähnt er nicht:

• Den Antisemitismus der Deutschen Christen, die ab 1932 in der Gemeindeleitung die Mehrheit 
hatten – und die längst nicht alle von außen in die Gemeinde gekommen waren.

• Die Pogromnacht und Zerstörung der nahegelegenen Synagoge am 9.11.1938 sowie den 
Übergang von der Entrechtung jüdischer Menschen zu offener Gewalt und Verfolgung.

• Das, was, neben unzähligen anderen, auch Gemeindemitglieder mit jüdischen Vorfahren wie 
die Streisands und die Fehrs und was von ihm getaufte Christen jüdischer Herkunft hatten 
durchmachen müssen – ggfs. bis hin zu ihrer Ermordung durch das NS-Regime.

• Die Deportation einer Mieterin des Gemeindehauses, Thekla Skorra (1866-1943).

• Die gegen ihn selbst gerichteten antisemitischen Angriffe – auch von Mitgliedern des 
Gemeindekirchenrates.



Die Ruine der Synagoge –„Abenteuerspielplatz“ und „heiliger Ort“
Eva Katsouli, die im Sommer 1945 gegenüber in einer Mansarde des Hauses (gegenüber) … 
geboren wurde, erinnert sich sehr intensiv an ihre Kindheit im Schatten der Synagogenruine, die für 
sie für all das stand, worüber in ihrer Familie nicht gesprochen wurde. „Ich wusste immer, ich 
gehörte dorthin, im Gegensatz zu den anderen Kindern, die gar nicht wussten, was sie taten, 
wenn sie in den Trümmern herumkletterten“, sagt sie. „So klein ich auch war, so wenig in der 
eigenen Familie über das Grauen der Nazizeit gesprochen wurde und so unausgesprochen die 
Weltbilder in den Familien der Kinder der Nachbarschaft waren, ich erahnte die Grenzen, ohne 
einen Grund für das Unbehagen zu kennen.“
Die erste Frau ihres Vaters und dessen Vetter waren als Mitglieder der jüdischen Widerstands-
gruppe Herbert Baum in Plötzensee hingerichtet worden, die Großmutter 1945 schwer krank aus 
Theresienstadt zurückgekehrt. Der Vater selbst hatte den Krieg als sogenanntes U-Boot überlebt, 
wobei ihm die Mansarde, in der Eva Katsouli kurz nach Kriegsende geboren wurde, als Versteck 
gedient hatte. Oft war sie als kleines Mädchen auch ganz allein herüber in die Ruine gegangen, 
stand dann in dem enormen zerstörten Betsaal, von wo sie durch das Dach mit den zerstörten drei 
Kuppeln in den Himmel schauen konnte, und sammelte bunte Mosaiksteine aus dem Schutt, bis 
der Vater ihr eines Tages das Betreten der Synagoge mit den Worten verbot: „Das ist kein 
Spielplatz. Das ist ein heiliger Ort.“ 
(Esther Slevogt, Das jüdische Gemeindehaus in der Fasanenstraße, 2009)



IX. Gesellschaft für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit und Gedächtniskirche
Neugründung auf Initiative aus den USA; zuerst München, Stuttgart, Wiesbaden, Frankfurt, nach dem 
Ende der Blockade, am 22.11.1949 auch in Berlin.

Eklat beim Auftakt der „Woche der Brüderlichkeit“ 1.3.1953: 
Generalsuperintendent Gerhard Jacobi unterscheidet in miss-
verständlicher Weise zwischen „Bruderschaft“ derer, die an den 
gemeinsamen Heiland glauben, und „Brüderlichkeit“ der Christen 
gegenüber den nicht an Christus Glaubenden – ohne das spezifi- 
sche Verhältnis zwischen Christen und Juden anzusprechen. 

Daraufhin verlässt Rabbiner Nathan Peter Levinson (1921-2016) 
unter Protest den Saal. Jacobi erläutert ihm nachträglich, die Juden seien für ihn in der „Bruderschaft“ 
mit eingeschlossen. Doch das kommt im Manuskript nicht vor.

Ein Akteur der christlich-jüdischen Begegnung? Im Vorstand als stellvertretender 
Evangelischer Vorsitzender von 1949 bis 1953 Bankier Dr. Friedrich Ernst (1898-1960), 
Vorsitzender des Verwaltungsrates der Berliner Zentralbank, gehörte zum Umfeld des 
20. Juli und war vom Volksgerichtshof zu zwei Jahren Zuchthaus verurteilt worden; 
1954-1957 Mitglied und geschäftsführender Zweiter Vorsitzender des Kuratoriums der 
Stiftung Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche.  



Der Philosoph Günter Anders, am 23. Juni 1953, vor der Ruine des Synagoge: 
„Zwischen diesen Ruinen fand ich eben, auf dem Heimweg durch die schon dunkle Fasanenstraße, 
die Schale eines Gebäudes, die nicht dazugehört, und die ein Sonderdasein führt. Die Zerstörung 
ist um sechs oder sieben Jahre älter als die der anderen; der Bau war längst schon Ruine, als die 
anderen noch vertrauensvoll und ahnungslos dastanden; und dieses Gebäude ging auf andere 
Weise zugrunde als sie und von anderer Hand.
Die anderen Ruinen sind Zeugnisse der Strafe; sie ist Zeugnis des Verbrechens. Die anderen 
zerschlug es von oben; sie ist von innen ausgebrannt. In die anderen fiel das Feuer; in ihr wurde es 
angelegt.
Aber als hätte das Verderben, das sechs oder sieben Jahre nach ihrem Tod über die Stadt fegte, es 
vermieden, die Synagoge, die bereits zerschlagen war, noch einmal zu schlagen, sieht sie nun, 
verglichen mit den Trümmern rechts und links, beinahe verschont aus; ‚nur‘ hohl, ‚nur‘ nackt, ‚nur‘ 
ausgeweidet.
Leicht wäre es, sie aufzubauen; aber wozu? Tausend könnte sie fassen, aber wo sind diese 
Tausend?
Nichtjuden! Dies ist nun eure Synagoge! Macht sie zum Monument der sechs Millionen!“
(Günther Anders, Ruinen heute. 1952/53)



X. 1958 – Die Steine der Synagoge 
und der Neubau der Kirche

Die Jüdische Gemeinde unter Vorsitz von Heinz Galinski sieht keinen Bedarf für den Wiederaufbau 
einer Synagoge mit 2000 Plätzen, möchte aber im Westteil Berlins „einen Treffpunkt zu kultischer 
Bewahrung, jüdischer Geselligkeit und jüdischer Bildung“ schaffen, der zugleich „die Kontakte zur 
nichtjüdischen Bevölkerung fördern… und das Verhältnis der Menschen untereinander über den 
bedrückenden Schatten der Vergangenheit verbessern helfen soll.“ (Festschrift anlässlich der 
Einweihung der Jüdischen Gemeindehauses).
Senat von Berlin beschließt am 27.8.1957: „Das Grundstück wird der Jüdischen Gemeinde von Berlin 
unentgeltlich zur Verfügung gestellt, solange das Gebäude von ihr als Gemeindehaus genutzt wird.“ 
Die Kosten für die Abtragung der alten Ruine und den Neubau des Gemeindezentrums werden vom 
Senat der Stadt Berlin getragen. Bruchstücke der alten Synagoge sollen als Mahnsäule und in 
Gestalt des alten Portals dem Neubau beigegeben werden.
27.11.1957, Pfarrer Günter Pohl an Senatsbaudirektor Hans Stephan: „Herr Professor Eiermann hat 
mich noch einmal gebeten, dass ich Ihnen wegen der Steine der jetzt im Abriss befindlichen Synagoge 
in der Fasanenstraße schreibe. Ihm liegt sehr viel daran, dass wir für unser Bauvorhaben das 
Steinmaterial erwerben, falls dafür eine Möglichkeit besteht.“



28.5.1958 Architekt Egon Eiermann an Pfarrer Pohl: „Wie Sie wissen, soll das Podest, die Sakristei 
außen, die Umfassungsmauern der Kapelle und des runden Vorbaues der Kapelle mit den Steinen 
der alten Kaiser-Wilhelm-Gedächtnis-Kirche und, so weit notwendig, mit den sichergestellten 
Steinen der Synagoge verkleidet werden. Hierzu benötigen wir ein Aufmaß des vorhandenen 
Steinmaterials.“
9.6.1958 Pohl an Eiermann: „Von der Synagoge sind etwa 1000 cbm Steinmaterial zu dem gleichen 
Lagerplatz (d.h.: wie die 908 cbm von der Kirche) gekommen. Rein rechtlich verfügt der Senat über 
das Material. Wir sind aber im Kuratorium der Meinung, dass es hier nicht nur um eine Rechtsfrage 
gehen darf. Darum haben wir den Senat gebeten, die Leitung der Jüdischen Gemeinde zu fragen, 
ob sie mit der beabsichtigten Verwendung ihrer Synagogensteine  einverstanden sei. (…) Ist Ihnen 
bekannt, dass sich die Synagogensteine in Farbe und Qualität von dem Steinmaterial unserer Kirche 
etwas unterscheiden? “
25.6.1958, Senator Rolf Schwedler an Pohl: „Eine nochmalige Rücksprache mit der Jüdischen 
Gemeinde wegen der Verwendung der Steine der Synagoge… ergab, dass es der Jüdischen 
Gemeinde wegen abweichender Meinungen der Theologen nicht angenehm ist, eine offizielle 
Stellungnahme abzugeben. Inoffiziell hat sie mich wissen lassen, dass sie Ihnen und mir die 
Entscheidung freistellt. Ich bitte Sie deshalb um Mitteilung, ob Sie die Steine für den Neubau… 
verwenden wollen. Von hier aus bestehen keine Bedenken.“



8.7.1958 Protokoll des Kuratoriums der Stiftung KWGK: „Die Stellungnahme der Jüdischen 
Gemeinde und besonders des Zentralrates der Juden in Deutschland ist nicht einhellig. Die 
orthodoxen Theologen nehmen daran Anstoß… Das Kuratorium beschließt einstimmig, von den 
Steinen der Synagoge keinen Gebrauch zu machen.“
12.7.1958 Pohl an Senator Schwedler: „Obwohl die Rechtslage, die den Senat als den rechtmäßig 
alleinigen Eigentümer herausstellt, uns den Kauf ermöglichte, möchten wir dennoch… auch die 
theologischen Hintergründe sehen, die bei einem Teil der Verantwortlichen der Jüdische 
Gemeinde die Ausstellung einer uneingeschränkten Erlaubnis verhinderte. So bitten wir um 
Verständnis dafür, dass wir… die beim Abriss der Synagoge in der Fasanenstraße anfallenden 
Steine nicht verwenden möchten.“



Bei der Grundsteinlegung am 
10.11.1957, noch neben der 
Ruine: 
der Vorsitzende der Jüdischen 
Gemeinde, Heinz Galinski, 
der Regierende Bürgermeister 
Willy Brandt, der Bundesminister 
für Gesamtdeutsche Fragen, 
Ernst Lemmer, und rechts mit 
Talar und Stola: Oberkantor 
Estrongo Nachama.
In der Urkunde: „am 19. Jahres-
tage der Zerstörung des Hauses… 
Heute umfasst die Jüdische 
Gemeinde zu Berlin über 5000 
Mitglieder und ist die größte 
Jüdische Gemeinde 
Deutschlands.“

XI. Der Neubau des Jüdischen Gemeindehauses







XII. Aus besonderem Anlass: 1967 erster jüdisch-
 christlicher Gottesdienst in der Gedächtniskirche
Landesrabbiner Nathan Peter Levinson erinnert sich, dass 
„im Juni 1967 etwas Bahnbrechendes geschah: Juden und 
Christen beider Konfessionen fanden sich zu Beginn des 
Sechs-Tage-Krieges zusammen und hielten in der Kaiser-
Wilhelm-Gedächtniskirche einen gemeinsamen jüdisch-
christlichen Gottesdienst mit Fürbitten für das gefährdete 
Israel ab. Das geschah spontan anlässlich der Jahrestagung 
der Gesellschaften für christlich-jüdische Zusammenarbeit, 

und von da an fanden 
bei besonderen Gelegenheiten ähnliche 
gemeinsame gottesdienstliche Treffen statt, 
an denen auch orthodoxe Rabbiner… 
teilnahmen.“



Quellen:
Archiv der Kaiser-Wilhelm-Gedächtnis-Kirche (AKWGK)

Taufbücher der Kirchengemeinden Kaiser-Wilhelm-Gedächtnis und Dahlem

Unterlagen aus Nachlass Gerhard Jacobi, im  AKWGK

Tagebücher und Briefe von Rosemarie Streisand und von Erna Maria Streisand, im Besitz der Familie; Kopien bzw. 
Transkription beim Verf.

Helen John, Daring to be. Inge and Kitty‘s Escape from Nazi Germany, 2025 (Vorabversion von der Verfasserin zur Verfügung 
gestellt). Dazu Auszüge aus dem Manuskript „Kitty‘s Diary“.

Deutsche Digitale Bibliothek und https://collections.fes.de/: Zeitungsausgaben „Das Volk“ und „Vorwärts“

Hellmut von Gerlach, Von Rechts nach Links, 1937, Neuausgabe 1987

Willy Ritter Liebermann von Wahlendorf, Erinnerungen eines deutschen Juden 1863-1936, 1988

Immanuel Heyn, Die Entwicklung und bleibende Bedeutung der jüdischen Religion (Vortrag, gehalten im Verein zur Abwehr 
des Antisemitismus in Wien am 12. April 1913), in: Ders., Religion und Politik, 1914, Digitalisat Universität Greifswald: 
urn:nbn:de:gbv:9-g-5272164. 

Hermann Cohen u. Walther Nithack-Stahn, Was einigt die Konfessionen? Religionsgespräch am 9.6.1917, Bericht und 
Vorträge in: Protestantenblatt, Beiblätter Nr. 25, 27 u. 28,  23.6.1917 , 7. und 14.7.1917

Hans-Walter Krumwiede u. a., Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen, IV/2 Neuzeit 1870-1975, 1989 

Eberhard Bethge/Renate Bethge/Christian Gremmels, Dietrich Bonhoeffer. Bilder aus seinem Leben, 1989²

Günther Anders, Ruinen heute. 1952/53, in: Der., Tagebücher und Gedichte, 1985, S. 214 ff.

https://de.wikipedia.org/wiki/Uniform_Resource_Name
https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:gbv:9-g-5272164


Literatur:
Katja Baumeister Frenzel (Hg.) u. a., Das Romanische Café im Berlin der 1920er Jahre, 2024
Veronika Bendt, Rolf Bothe, Synagogen in Berlin. Zur Geschichte einer zerstörten Architektur. 2 Bde., 1983 
Eberhard Bethge, Dietrich Bonhoeffer – Theologe – Christ - Zeitgenosse. Eine Biographie, 1983
Anat Feinberg, Die Villa in Berlin. Eine jüdische Familiengeschichte 1924-1934, 2022
Josef Foschepoth, im Schatten der Vergangenheit. Die Anfänge der Gesellschaften für Christlich-Jüdische 
Zusammenarbeit, 1993
Hildegard Frisius u. a., Evangelisch getauft, als Juden verfolgt. Spurensuche Berliner Kirchengemeinden, 2008; 
dort v. a. die Beiträge von Gerhard und Ingeburg Limpach zur Kaiser-Wilhelm-Gedächtnis-Kirchengemeinde
Vera Frowein-Ziroff, Die Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche. Entstehung und Bedeutung, 1982
Manfred Gailus, Mir aber zerriss es das Herz. Der stille Widerstand der Elisabeth Schmitz, 2010
Manfred Gailus, Protestantismus und Nationalsozialismus. Studien zur nationalsozialistischen Durchdringung des 
protestantischen Sozialmilieus in Berlin, 2001
Barbara Graefe, Eine gespaltene Gemeinde. Anmerkungen zur Kirchengemeinde Kaiser-Wilhelm-Gedächtnis im 
Nationalsozialismus, in: Manfred Gailus (Hg.), Kirchengemeinden im Nationalsozialismus. Sieben Beispiele aus Berlin, 
1987, S. 153 ff.
Ulrich Werner Grimm (Red.), 50 Jahre im Gespräch. Festschrift 50 Jahre Gesellschaft für Christlich-Jüdische 
Zusammenarbeit in Berlin e. V., 1999
Elisabeth C. Gründler, Synagoge Prinzregentenstraße. Herausgegeben von der Evangelischen Auen-Kirchengemeinde 
Berlin-Wilmersdorf, 2011
Rainer Haubrich, Der Kurfürstendamm. Eine kurze Geschichte des Berliner Boulevards, 2021
Hanno Hochmuth, Berlin – das Rom der Zeitgeschichte, 2024
Hartmut Ludwig, Eberhard Röhm, Evangelisch  getauft, als „Juden“ verfolgt. Theologen jüdischer Herkunft in der Zeit des 
Nationalsozialismus, 2014



Andreas Meier, „Streich diese Predigt durch, wie alle, die ich bis heute gehalten!“ Neu erschlossene Texte von und über 
Walther Nithack-Stahn (1866–1942), in: Zeitschrift für Kirchengeschichte Bd. 125, 2014, S. 30 ff.
Eberhard Röhm, Jörg Thierfelder, Juden – Christen – Deutsche 1933 – 1945, Bände 1 bis 4.2, 1990 ff.
Hans-Rainer Sandvoß, „Es wird gebeten, die Gottesdienste zu überwachen“. Religionsgemeinschaften in Berlin zwischen 
Anpassung, Selbstbehauptung und Widerstand von 1933 bis 1945, 2014
Ferdinand Schlingensiepen, Dietrich Bonhoeffer 1906-1945. Eine Biographie, 2005
Rajah Scheepers, (Hg.), Vorgängerinnen. Der Weg von Frauen in das geistliche Amt, 2019
Klaus Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich. Band 1 – Vorgeschichte und Zeit der Illusionen, 1918-1934, 1977, und 
Band 2 – Das Jahr der Ernüchterung 1934, Barmen und Rom, 1988
Wolfgang See und Rudolf Weckerling (Hg.), Frauen im Kirchenkampf. Beispiele aus der Bekennenden Kirche Berlin-
Brandenburg 1933-1945, 1984
H. G. Sellenthin, Jüdisches Gemeindehaus Berlin. Geschichte der Juden in Berlin und des Gebäudes Fasanenstraße 79/80. 
Festschrift anlässlich der Einweihung der Jüdischen Gemeindehauses, 1959
Esther Slevogt, „Aufgebaut werden durch dich die Trümmer der Vergangenheit“ (Jes. 58,12). Das Jüdische Gemeindehaus in 
der Fasanenstraße, 2009
Stolperstein-Initiative Charlottenburg-Wilmersdorf, https://www.stolpersteine-berlin.de/de/eislebener-str/4/margarete-
streisand; https://www.stolpersteine-berlin.de/de/budapester-str/45/else-esther-liebermann-von-wahlendorf; 
https://www.stolpersteine-berlin.de/de/lietzenburger-str/39/thekla-skorra 
Christoph Strohm, Die Kirchen im Dritten Reich, 2020³
Friedrich Weichert, Die Kaiser Wilhelm-Gedächtniskirche im geistigen Spannungsfeld ihrer Entstehungszeit, in: Jahrbuch 
für Berlin-Brandenburgische Kirchengeschichte 48. Jahrgang, 1973, S. 131 ff.
Heinrich-Wilhelm Wörmann, Widerstand in Charlottenburg, 1998, Bd. 5 der Reihe „Widerstand in Berlin von 1933-1945“, 
herausgegeben von der Gedenkstätte Deutscher Widerstand
Michael Zajonz, Sven Kuhrau (Hg.), Heimweh nach dem Kurfürstendamm. Geschichte, Gegenwart und Perspektiven des 
Berliner  Boulevards, 2009

https://www.stolpersteine-berlin.de/de/eislebener-str/4/margarete-streisand
https://www.stolpersteine-berlin.de/de/eislebener-str/4/margarete-streisand
https://www.stolpersteine-berlin.de/de/budapester-str/45/else-esther-liebermann-von-wahlendorf
https://www.stolpersteine-berlin.de/de/lietzenburger-str/39/thekla-skorra

	Folie 1
	Folie 2: Jüdische Nachbarn der neuen Kirche in Berlin W
	Folie 3
	Folie 4
	Folie 5
	Folie 6: Die Kirche (1891-1895) und die Synagoge (1910-1912) im neuen Berliner Westen 
	Folie 7
	Folie 8
	Folie 9: Immanuel Heyn und Walther Nithack-Stahn : Zwei frühe Stimmen des Dialogs. Dazu ein Foto.
	Folie 10
	Folie 11
	Folie 12: Jüdisches Leben in Berlin und im Berliner Westen –  um Kurfürstendamm und Gedächtniskirche herum
	Folie 13
	Folie 14
	Folie 15: Unübersehbar: Offener Antisemitismus  an der und um die Gedächtniskirche herum
	Folie 16: Gegenpositionen
	Folie 17
	Folie 18
	Folie 19
	Folie 20
	Folie 21
	Folie 22: Der „jüdische Buchhändler“ und seine christliche Familie. Die Tagebücher von Rosemarie, Kitty und Inge
	Folie 23
	Folie 24
	Folie 25: Getaufte in KWG mit jüdischen Eltern bzw. einem Elternteil
	Folie 26: VIII. 1945 - Schweigen
	Folie 27
	Folie 28
	Folie 29
	Folie 30
	Folie 31: 1958 – Die Steine der Synagoge  und der Neubau der Kirche
	Folie 32
	Folie 33
	Folie 34
	Folie 35
	Folie 36
	Folie 37
	Folie 39
	Folie 40
	Folie 41

